

# التجربة الغريبة في بلاد المتساهلين

أنور ابجدى



دار الأنصار  
يالناصرة

# التجربة الغريبة

١٣٦

آنورا بخت روی

## دَارُ الْأَنْصَارِ

مكتبة - طباعة - نشر - نوزيع  
البيان ناصيحة لله رب العالمين  
١٤٠٨

رقم الإيداع ١٩٨٠ / ٢٢٥٠  
مطبعة دار البيان - بعابدين

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

# التجرية الغربية في بلاد المسلمين

## معارضة الطبيعة تكوين الأمة الإسلامية

---

كشفت الأحداث المتواترة على مدى ثلاثة عاما ، أن الكيان الإسلامي ما زال رفض الجم الغريب ولا يقبله ، لأنه ليس من معدنه ، ولأنه لا يستطيع أن يقدم له أشواط الروح ، أو يتجاذب معه في أسلوبه ومضمونه وقيمه . لقد رفض الكيان الإسلامي التجربة الغربية ، ليس في مجال النظام السياسي الذي فرط في الليبرالي وحده ، ولكن على نطاق الأوسع في مجال الحضارة والمجتمع .

---

## طبيعة الإسلام والشكل المرفوض :

لقد جاءت التجربة الغربية في بلاد الإسلام معارضة لطبيعة تكوين هذه الأمة، التي شكلها الإسلام منذ أربعة عشر قرنا في وجوه ~~كثيرة~~ ، وإن كانت في بعض مظاهرها تخدع الذين لا يعرفون جوهر الإسلام بالمقارنة بين الديمقراطيات الغربية والشوري الإسلامية ، وبينهما فروق بعيدة ~~خلافات~~ عميقة .

ولقد جاءت الديمقراطيات الغربية إلى بلاد الإسلام على سبيل الفساد والتحكم ، ولم تكن عن رغبة أو طوعية . فقد فرض النفوذ الأجنبي بالاحتلال السياسي وال العسكري هذا النظام بعد أن

حطط منهج الشريعة الإسلامية الذي عاشت الأمة الإسلامية في إطاره عمرها أكمله .

ولم يكن هذا النظام الوارد البديل إلا عاملًا من عوامل تدمير المجتمع الإسلامي وضرره في الصميم ، فقد فرض عليه القانون الوضعي ونظام الربا ، وأباح فيه أسلوبًا من التعامل قريبا من

الاباحية وهي التفسخ ، وأتاح لكل عوامل الفساد أن تنهي  
حياة القانون وحياته .

ففضلا عن النظام السياسي الذي لم يكن إلا ظاهرًا كاذبًا يحمل  
طابع الديكتatorية وحكم الشعب ، بينما يضمر في أعماقه تسلط  
الفرد الديكتاتور .

## فیلسوف الیبرالیہ:

قامت الديقراطية في الغرب على مفاهيم مي-كافيل: الذي قرر أن السياسة لا تخضع الدين ولا للأخلاق، وأن حلفاؤه اعدها المتقدمة.

والسياسة عند ميكافيلى هي : فن الوصول إلى الحكم ،  
والبقاء في الحكم بعد الوصول ، وفي سبيل الوصول إلى الحكم  
تباح جميع الوسائل بدون إستثناء ومن ذلك قولهم : أن السياسة  
تكتيك . لا شأن لها بالخير والشر .

فن أراد أن يصل إلى الحكم فهذا هي الوسائل :

القتل ، والكذب ، والرشوة ، والمسكر ، والخداع ، وبرى  
ميكافيل - وقد قامت مفاهيم النظام السياسي الغربي الذي فرط في  
الايمان على ما قرر ، من قواعد ، يرى أن السياسة لا تقوم إلا  
على الدسائس والمؤامرات لنيل القوة ، وأن الفاتحة تحرر الوسيلة ،

وأن هل الحكم أن يحقق رغبته دون نظر إلى الأخلاق والقيم .

يقول ميكافيل : « فليحافظ الأمير على عرشه دون النظر إلى الوسائل فإنها ستبقى على الدرايم معتبرة شريعة يمدحها السكل لأن العامة مأخوذون بالظواهر ونتائج الأشياء ، وأنهم هباء لا قيمة لهم ولا يحسب لهم حساب » .

## القفاز والمخالب :

وبهذا المفهوم جرى تطبيق التجربة الغربية في بعض بلاد عالم الإسلام ولم تكن الصورة الديموقراطية الظاهرة إلا قفازاً حمريراً يخفي وراءه الأظافر الخفية بالدماء ، والتي لا تسعن للمعارض أو الرأي الآخر أن يكون له وجود حقيقي .

ومن العجب أن يشم ، كتاب الغرب بأن هذه الديموقراطية الليبرالية الغربية قد فشلت فشلاً ذريعاً في بلادها ، ومع ذلك فقد نهت إلى أفق العالم الإسلامي لتاتي هزيمة من الفشل .

يقول مؤلف كتاب « الثورة المقاومة » :

« لمن الليبرالية السياسية لم تكن هبّة طبيعية في أية بلاد إسلامية ، وأن بعض المحاولات التي جرت لنقل الليبرالية الأوروبية في القرن الراهن إلى بعض البلاد الإسلامية قد فشلت .

ويبرر المفكرون المسلمين هذه الظاهرة : بأن القرآن دين ديمقراطي في جوهره ، كما ينطوى على مساواة بين الناس ، ولما ينص عليه من شورى قبل تقرير الأمور ، ولما يؤكده من إجماع ويصر عليه من ضرورة خضوع الحاكم للشرع .

## حكم الله : أم حكم سيادة الأمة ؟

و الواقع : أن الإسلام لا يقيم نظاماً بشرياً يسمى : « مبدأ سيادة الأمة » .

ولذلك يقيم نظاماً ربانياً يسمى : « تطبيق حكم الله » و إقامة المجتمع الرباني .

ولذلك فإن الإسلام حين يأخذ بمبدأ الشورى لا يهدف إلى تحقيق ما يسمونه : « مبدأ سيادة الأمة » ، فإن التشريع الإسلامي في الحقيقة ، هو التعبير الأصيل عن إرادة الأمة ، وأن الحاكم في الإسلام إنما يهدف إلى أن يكون لهذه الأحكام « سلطة العليا » .

وأن محاولة جعل الأمة صاحبة سلطة السيادة . إنما هي محاولة مضلة لاخفاء وضع هذه السيادة في يد الفيصل أو الديكتاتور ، أو لما يهدف الفيصل أو الديكتاتور إلى أن يتخفى وراء هيئة نوابية منتخبة من الشعب .

وأليس الأمر في نظر رجال القانون الغربيين إلا مجرد رمز أو صورة تخفي وراءها سلطة ديكاتورية مستورقة وراء ما يسمى : « الاستفتاء الشعبي » .

إن مبدأ سيادة الأمة لا يكفل منع الاستبداد أو الاستئثار بالسلطة المطلقة ولقد تلائم مبدأ سيادة الأمة مع الانظمة الديكتاتورية ، فهو لا يمنع الاستبداد بل هو خطر على الحرية ، لأنه ليس من شأن هذا المبدأ أن يهدف إلى وضع قيود أو حدود على سلطان السلطة التنفيذية أو السلطة التشريعية .

ولقد وصلت الديمقراطية الغربية اليوم إلى مرحلة الفشل والمزاجية والانهيار بعد أن إفتحت لها الأخطاء من كل ناحية .

ولم تعد الشعوب في الغرب تثق فيها ، أو تهد فيها نظاماً صالحاً ، ولم تعد أحزاب الغرب تستطيع أن تناول مفهوم الناس :

وقد كتب كثيرون من أمثال د تويني ، وغيره يكشفون عورات هذا النظام وفساده ونتائجها الخطيرة : في الاضطراب الاقتصادي ، والتحول الاجتماعي ، والفساد الأخلاقي ، وتوسيع الموة بين الفقراء والأغنياء .

## أقلية متعددة وغالبية مستذلة :

وعندما تنظر إلى إحدى الدول الأوروبية الديمقراطية نجد أن ٤٨٪ من رواتبها في قبضة ٧٪ من بحث المواطنين .

وأنه بينما تسلت أرملة آخر من فقد حياته من عمال المناجم أنتهاء عمله ٦٧٥ دولاراً تهويضاً عن حياة زوجها . حقق لورد كارنجهتون (وزير الدولة السابق لشئون الطاقة) ما يساوي ٩٣٢ ألف دولار بمحض صفة واحدة .

وقال د. دزرايل ، منذ مائة عام :

إن بريطانيا أمتان تقع كل منها تحت مؤشرات مختلفة ، وتحكمها أخلاقيات متباينة ، ولا يهم مما ذكر مشترك ولا حتى في المشاعر ، بل مجتمع للقراء ومجتمع للأغنياء ، يطهان بروح الصراع الطبعي العميق .

## الخطر الجاهل :

ومن هنا نجد الخطر كل الخطر ، في ذلك الجيل الذى يؤمن بتفتليل قيام النظام الديقراطى الغربى ، بدلاً عـ.ـ النظام الإسلامى هذا الجيل الذى لم يتمرس إلى مفهوم الإسلام تعرضاً صحيحاً ، مع التفريق الواضح بين الشورى الإسلامية ، والديمقراطية الغربية بعد أن حدث خلط كبير بينهما .

ذلك ان الإسلام يجعل السعادة للشرع لا للشعب أو لفرد أو جماعة : فلا وربك لا يؤمنون حتى بحكموك فيما شئتم ثم لا يهدوا في أنفسهم حرجاً ما كضيتم ويسلموا أنفسهم للناس : ٦٥

فالسلطة التشريعية هي الله وحده تبارك وتعالى . فلا يجوز للناس أن يشرعوا ، أما السلطة التنفيذية فهي بين يدي أمير المؤمنين ، وناظرة الإسلام إلى الحسكم : هي أن يكون الحاكم نائباً عن الأمة في تنفيذ ما تعاقدت معه على تنفيذه .

فالحاكم في الإسلام نائب عن الأمة في تنفيذ أحكام الشرع

عليها ، لأن السلطان الأمة أصلاً ، تعطيه بالإذابة عنها لمن تراه  
كفوأ على الفيام بأعباء الحكم وتنفيذ أحكام الشرع .

ومن هنا فقد بطلت تلك المحاولة التي تهدف إلى تطوير  
الإسلام تحت اسم الشورى ، إلى مفهوم الديموقراطية على الطريقة  
الحديثة ، ذلك أن ذاتية الإسلام تعلو على هذه المقارنة ، وعلى  
المسلمين تطوير مجتمعاتهم لتنظيم الإسلام ، وأن يعلموا أن  
الديمقراطية الحديثة تختلف اختلافاً عبيداً وجذرياً عن الإسلام .

## فِيهِ خَاطِئٌ لِّلشُورِيِّ :

وَلَا رِيبٌ أَوْ حَوَالَاتٍ بَعْضِ الْكِتَابِ الْمُسْلِمِينَ فِي اخْضَاعِ  
مُفْهُومِ الْإِسْلَامِ لِلشُورِيِّ ، لِلأَسَايِّبِ الْفَرَبِيَّةِ خَطَا مُحَضٌ ، وَهَذِهِ  
الطَّرِيقَةُ الْفَرَبِيَّةُ تَخْضُمُ الرِّشُوَةَ وَالْتَّذْوِيرَ ، وَالَّتِي تُمْكِنُ الْبَعْضَ مِنْ  
الِّوصُولِ إِلَى السُّلْطَةِ بِغَيْرِ كَفَايَةِ حَقِيقَةٍ ، بَيْنَمَا الشُورِيِّ فِي الْإِسْلَامِ  
لَا تَكُونُ إِلَّا مَعَ مِنْ صَفَتِ نِيَاتِهِمْ ، وَتَأْكِيدُ الْإِلَامَ مِنْ أَخْلَاقِهِمْ  
حَتَّى يَطْمَئِنَ إِلَى الْأَخْذِ بِرِأْيِهِمْ ، وَالْإِعْتِدَادُ عَلَى وَجْهَاتِ نَظَرِهِمْ ،  
فَلَا يَسْتَبِطُونَ مِنْ وَرَائِهَا أَمْرًا وَلَا يَطْمَعُونَ فِي مَفَانِمَ أَوْ مَصَالِحٍ.

وَمِنْ ذَلِكَ خَطَا الْذِي يَقُولُونَ أَنَّ الْبِيَعِرَاطِيَّةَ تَقْوِيمٌ عَلَى  
الشُورِيِّ ، وَإِنَّ الشُورِيِّ الْإِسْلَامِيَّ يُمْكِنُ أَنْ تَنْفَذَ عَنْ طَرِيقِ  
الْمَجَالِسِ الشَّعْبِيَّةِ الْبِيَعِرَاطِيَّةِ ، وَبِالطَّرِيقَةِ الَّتِي تَعْمَلُ بِهَا ، لَأَنَّ هَذِهِ  
الْمَجَالِسُ لَا تَعْمَلُ وَظِيفَةً الشُورِيِّ بِلَ وَظِيفَةً الرِّقَابَةِ فَلِيَسْ الْحَكْمُ  
الْبِيَعِرَاطِيُّ قَائِمًا عَلَى الشُورِيِّ كَمَا يَقُولُ بَعْضُ النَّاسِ ، وَلِسَكْنِهِ يَقُولُ  
عَلَى الرِّقَابَةِ وَاحْصَاءِ الْأَخْطَاءِ أَمَّا الطَّرِيقَةُ الْإِسْلَامِيَّةُ فَإِنَّهَا تَخْتَلِفُ  
عَنْ ذَلِكَ تَعْلَمًا ، فِي الْإِسْلَامِ وَحْدَهُ الْمَدْفُ الذِي يَسْمَى إِلَيْهِ  
الْحَاكِمُ وَالْمَسْكُومُ .

ولقييد سلطة وللأمر إنما يكون بقتضى النصوص الشرعية  
لولي الأمر في النظام الإسلامي لا يملك التشريع إلا في أمور فرعية  
وهو متقييد بالأصول الشرعية وهو منفذ للشريعة ، والعدالة  
الإسلامية عدالة ربانية و يجب التقييد بها على مر الزمان ولا يصح  
طرح الشريعة مجرد العلم علىها بالقدم ، ومضي المدة ، وتغير  
الظروف .

## بين الديموقراطية والشيوقراطية :

وليس في الاسلام حكومة (شيوقراطية) والتاريخ الاسلامي  
كان لم يعمر مثل هذه الحكومة ، فالاسلام يقيم نظام الدولة شاملـا  
لجميع المواطنين، ويحملهم على قدم المساواة في الحقوق والواجبات  
ويكفل حرية الاعتقاد والعبادة لجميع المواطنين .

والفول بأن في الاسلام دولة شيوقراطية هو من الأخطاء التي  
يحاول بعض المستشرقين والملائين <sup>إلا الصاقهم بالاسلام</sup> إلصاقها بالاسلام ، بينما  
هي من عمل التاريخ الغربي والاديان في الغرب .

ومن الحقائق الثابتة الاكيدة ، ان الاسلام لم يقم الدولة  
الشيوقراطية على المفهوم الذي عرفه الابيوات في حكمائهم ،  
ومفهوم الدولة الشيوقراطية الذي يتولى أمرها رجال الدين على المعنى  
المترافق عليه في الغرب ، لا يوجد في الاسلام ، وشرعيته  
السمحة ما يقر وجود ما يسمى بـرجل الدين .

وليس في التوحيد بين السلطة الدينية والدنيوية في الاسلام  
ما يؤدي إلى شيء من التضارب . فليس في الاسلام حقوق روحية

خالصة ، ولكنه جامع بين الروح والمادة .

وحكومة الاسلام في تطبيق مبادئه ليست اطيه ، بل هي  
بشرية تخضع للقدر وتنقبل الشورى وتقابل رأى الآخرين واجتهاده  
وإمام المسلمين هو بحكم نظام الاسلام من الحسين بن عليم ليعلموا باقه  
ومعرفة بمبادئ الاسلام ، وأكثرهم تجنبوا الظلم وإحقاقاً للحق  
وأقراراً للعدل .

ولقد سجل كثيرون من الباحثين المسلمين فساد المنهج البشري ، فكتب أمثال الدكتور محمد عبد الله العروي عن تجربته الخاصة فقال : أدركت — كما أدرك غيري من علماء أوربا أفسسهم — أن هذه النظم التي نجت من درسها وتدريسها أكثر من ثلاثة عشر عاماً ، كانت من ألم الأسباب في كل ما حاقد بالبشرية . وما زال يتحقق بها من ويلات وكوارث وشهقات شامل من هذه النظم الأوروبية وما فيها من اضطراب وتفاقض لأنها من تفسير البشر وصنع البشر ، الذين لا يرون إلا ما هو مكشوف لهم في فترة محدودة من الزمن ، وفي قطاع محدود من الأرض ، رؤى فيها كل قصور الإنسان وانفعالاته العابرة وشهواته الجائحة ، فتفسّر كثيرون من أجل ذلك لا مناص من أن يكون تفسيراً جزئياً وتفصيلياً وقتياً .

ومن هذه الجزئية يقع النقص والقصور .

ومن هذه النقطة يقع الاضطراب في التمييز بين الحق والباطل ، فيكون الباطل حقيقة في عصر ويكون الحق باطل في عصر آخر تبعاً لامزجة الحكم وأحياناً الحكماء .

ويقول : لقد احتججت حضارتنا الإسلامية أمام غزو  
حضارة أجنبية ، وكان تقليدنا لما خبرت فيها أسرع من لتباسنا  
لما صاح منها .

فشبابنا في الجامعات لا يدرسون إلا الظم السياسية  
والاقتصادية كما تعرفها أوربا .

وتشريعاتنا الوضعية فشلوا في شفاعة الحكم والاقتصاد والمجتمع ،  
تحتذى حذو التشريعات الأوروبية وتنهج على منهاجاً فيها تحررها  
وفيما تبيحه .

وفي سياستنا الاقتصادية والمالية لتباسنا نظمهم لاصرافية  
الربوية ، التي سوطرت من خلالها اليهود على الاقتصاديات العالمية ،  
وفي سلوكنا الاجتماعي أصبحنا نقلد مجونهم وأزيادهم ومبادئهم  
الفاجرة ، ثم تقاعسنا في نفس الوقت عن إبتكاراتهم الفنية  
وكشوفهم العالمية .

## كشف النقاب :

هذه هي الحقيقة التي إزكشت في العالم الإسلامي منذ ذلك  
طويل ، عندما أخذت حركة اليمامة تدحض زيف  
الداعى الوافدة ، في مجال السياسة والاجتماع والاقتصاد  
والذائون وناتح لاحقاً شديداً على مدى الخطأ الذى واجهها  
المجتمعات الإسلامية منذ أن خضعت للتجربة الغربية ، وعى  
الآثار الذى ثرثت عليها في أجيالها المتولدة .

فـكان لـابد أن تصل الأمور إلى غـايتها بازـاحة هذه التجـربـة في بعض الـأنـطـار الـاسـلامـية كـبـا كـسـقـان وـلـيـران ، والـكـذـاف هـنـ آثارـها الـى تـقـمـلـ فـرـضـ مجـمـعـ الـفـجـورـ وـالـرـبـا عـلـ الـأـمـةـ .  
الـاسـلامـيةـ .

وقد بدا واضحاً ليوم أن المسلمين إنما يريدون مجتمعًا أصيلاً يستمد وجوده من مفاهيمهم وقيمهم، ولا يهون عن هذا المجتمع الذي أقامه اليهود في قلب العالم الإسلامي على دعائم من النظام الظاهرالي الديمقرطي، الذي يتمثل في دكتاتورية الحكم المستبد، تحت لسم المصرية والتقدم واعتبار الإسلام

رجعية، وبناء الدولة التقديمية على أساس الأصول الوثنية القديمة وإحياء التراث الذي سخره الإسلام سخراً، سواء أكان بجوسبياً أو أشورياً أو هندوكيناً أو باليماً، أو تراث قورش وقرين، وإفلاة الدولة المصرية على معنى التحمل الخاقاني والفسور.

إن التجربة الغربية في أسلوب العيش قد فشلت في المجتمع الإسلامي فشلاً ذريعاً، وما يعتقد أحد أن المسلمين يرغبون في إعادة تطبيق مجتمع الانحلال والفساد الغربي على مجتمعهم حيث لا تفهم الدولة المصرية إلا حرية الفسور والخور وسيادة اليمود عن طريق الفوائد الربوية.

هذا هو النطء الذي كان يشجعه بعض الحكماء المسلمين الذين أسلقوهم الشعب، حيث نفتكم الدكتاتورية وتسليط رُؤوة الشعب من ناحية، وحيث يجري تدميرهم بالمفاسد والانحلال من ناحية أخرى مما يحول بينهم وبين إمتنانك ترواتهم وإرادتهم في إقامة المجتمع الأصيل.

## العوده الى الاسلام :

ان المسلمين الذين يملكون اليوم الطاقة والثروة والتفوق البشري يتطلعون في قوة الى مجتمع اسلامي قائم على مفهوم الاسلام الاصيل ، بعد أن فشلت التجربة الغربية ، وبعد أن أخذت شمس الحضارة تغرب عن أوربا بشقيها الديمقراطي والماركسي ، وبدأت أنظار العالم كله تتطلع الى المشرق الى عالم الاسلام ، وإلى الاسلام نفسه كمنفذ للبشرية من وحدتها .

لن حل الغرب أن يغير لظرفه وأسلوبه القديم ، حين كان ينظر الى الشعوب الشرقيه كأنها وسائل لغاياته الخاصة وأن تتحقق حاولات الغرب في أن يفرض على المسلمين أسلوب العيش الغربي وحضارته ، في اطار ايديولوجياته المضطربة من دينocratic واسلامية . لأنها تهدف إلى الحولولة بينه وبين امتلاك إرادته الحرة ، في إقامة المجتمع الرباني وتقديم الاسلام للبشرية كلها بوصفه الأمل الوحيد الباقى للبشرية ، حتى تخرج من أزمتها الفاسية .

## هذه رسالة الاسلام:

لقد كانت رسالة الاسلام وستظل ، أعنى حركة من حركات التحرر ، تحرير الانسان من عبودية الانسان وتحرير الانسان من الوثنية وعبادة غير الله .

وقد أعلنت مساواة الاجناس البشرية أمام العدل الالهي ، وتحطمت القوى المستبدة على صخرة المساواة الاسلامية واليوم ما أشد حاجة البشرية إلى تحريرها من المادية والوثنية والاباحية التي تردد فيهما .

إن الاسلام لا يزال غضاً طرياً ، وقدراً على المطام ، وأن التجربة التي تمت قد كشفت عن فساد الاسلوب الغربي الذي أخذت به الدول الاسلامية منه الحرب العالمية الأولى إلى اليوم ، وكيف جر عليها هذا الاسلوب من التدمير والخطار والفساد ما يعرضها اليوم إلى الاندحار .

لذلك فإن الصيحة التي تطلق اليوم في باكستان وإيران وتركيا هي صيحة طبيعية، لأنها تكشف عن مدى ما وصل إليه المقصوق، في حجب المنهج الإسلامي تحت ركام شديد الظلم والفساد، من الفكر الوضي القديم المنبعث، والفكر الغربي الوافد، الذي لا يلتقي مع الفطرة الإنسانية ولا مع الامانة الإسلامية.

يقول فريد هاليدى في كتابه ليران «الدكتاتورية والتطور»، كان المثقفون الإيرانيون يشعرون أنهم في مصيدة فن ناحية كانوا يدركون حدود التاريخ والثقافة الإيرانية.

ومن ناحية أخرى كانوا نازرين على الفكير المحدود من الثقافة الغربية التي كانت تستورد إلى إيران.

ولهذا تطلع عدد محدود من هؤلاء المثقفين إلى العودة إلى القيم الإسلامية.

أما الذين كانوا يقطلون إلى ما قبل الإسلام فـ كانوا يعتقدون أفكاراً خاوية متعصبة ، كذلك فان مجال التعبير في ظل الدكتناتورية كان محدوداً لاذية ، فقد اتسع نطاق الممنوعات .

لقد كان من أكبر التحديات أن يبعث في شعب مسلم بعد أربعة عشر قرناً ، عودة إلى قورش وقبيل والإحتفال بالوثنية الجاهلية ، وإعادتها جذعة ، وإنفاق ملايين الجنيهات على هذا الإحياء .

بل إن الشاه الغي لتقويم الهجري واستبدل به تقويم فارسياً قدرياً . تحدياً لتاريخ الإسلام الذي أعطى المجتمع اليراني هوبيته الحضارية في الاربعة عشر قرناً الأخيرة .

ومن ثم تلقي الدكتناتورية بالوثنية الجاهلية بالأباحية الغربية للإجهاز على شعب مسلم .

وكان من طبيعة الإسلام أن تنبئ من أعماقه القوة القادرة على التصحيح والناس الأصالة والمذايع ، هذه الصيحة التي هرت أركان العالم الاستعماري كله والتي تستغلها الصهيونية العالمية .

لُكْ تخفيف الغرب من يقظة الإسلام . هذه الْيَقْظَةُ الْكَرِيمَةُ الَّتِي  
لا تحمل في طياتها إِلَّا الرَّحْمَةُ وَالْعَدْلُ وَالْإِخْرَاجُ الْبَشَرِيُّ .

إن الإسلام لا يهدد أحداً ولكنه يتطلع إلى أن يقدم المنهج  
الصحيح للبشرية .

أما اليهود فليس لهم بصناعة إِلَّا الْبَغْاءُ وَالْفَسَادُ وَالرِّبَا ، ولذلك  
فهم من وراء القوى المُسْبَدَةِ المُفْسِدَةِ .

إن الأمة الإسلامية بعد أن جربت النظام الغربي ، وجربت  
النظام الماركسي قد أصبحت مفتقعة تماماً اليوم أنه لا سبيل لها  
إِلَّا عن طريق منهج الإسلام : وأن أى منهج لتحديث المسلمين  
أو إدخالهم في حضارة العصر لا يصلح إِلَّا إذا قام على الإسلام  
نفسه .

وقد استطاعت الحركة الإسلامية أن تؤكد للدنيا كله أن  
الإسلام ما زال حياً فما رأى على العطاء وأن كل ما أذاعه المستشرقون  
والاستعماريون عن الإسلام كاذب مضلل ، وأن الغد للإسلام .

## أولاً الموسوعة الإسلامية العربية :

- ١ - الإسلام والعالم المعاصر
- ٢ - سقوط العثمانية
- ٣ - الإسلام والدعوات المدamaة
- ٤ - أخطاء المنتج الغربي الواحد
- ٥ - الفصحي لغة القرآن
- ٦ - العالم الإسلامي ، والاستهار السياسي والاجتماعي .  
والفقافي .
- ٧ - التربية وبناء الأجيال
- ٨ - الإسلام وحركة التاريخ
- ٩ - أصول الثقافة العربية ومصادرها الإسلامية

بقلم : أثر الجندي

## ثانياً : الإسلام في مواجهة الأيدلوجيات الغربية

- ١ - الإسلامية : منهج حياة ونظام مجتمع
- ٢ - التفسير الإسلامي للفكر البشري :
- ٣ - (١) الإسلام والفلسفات القديمة
- ٤ - (٢) الأيدلوجيات والفلسفات المعاصرة
- ٥ - مفاهيم النفس والأخلاق والمجتمع في ضوء الإسلام
- ٦ - (٣) الإسلام والتكنولوجيا
- ٧ - المجتمع الإسلامي في مواجهة رياح السوم
- ٨ - مقدمات المناهج التعليمية
- ٩ - المؤامرة على الإسلام
- ١٠ - صفحات مضيئة من تاريخ الإسلام
- ١١ - تاريخ الإسلام في مواجهة التحديات

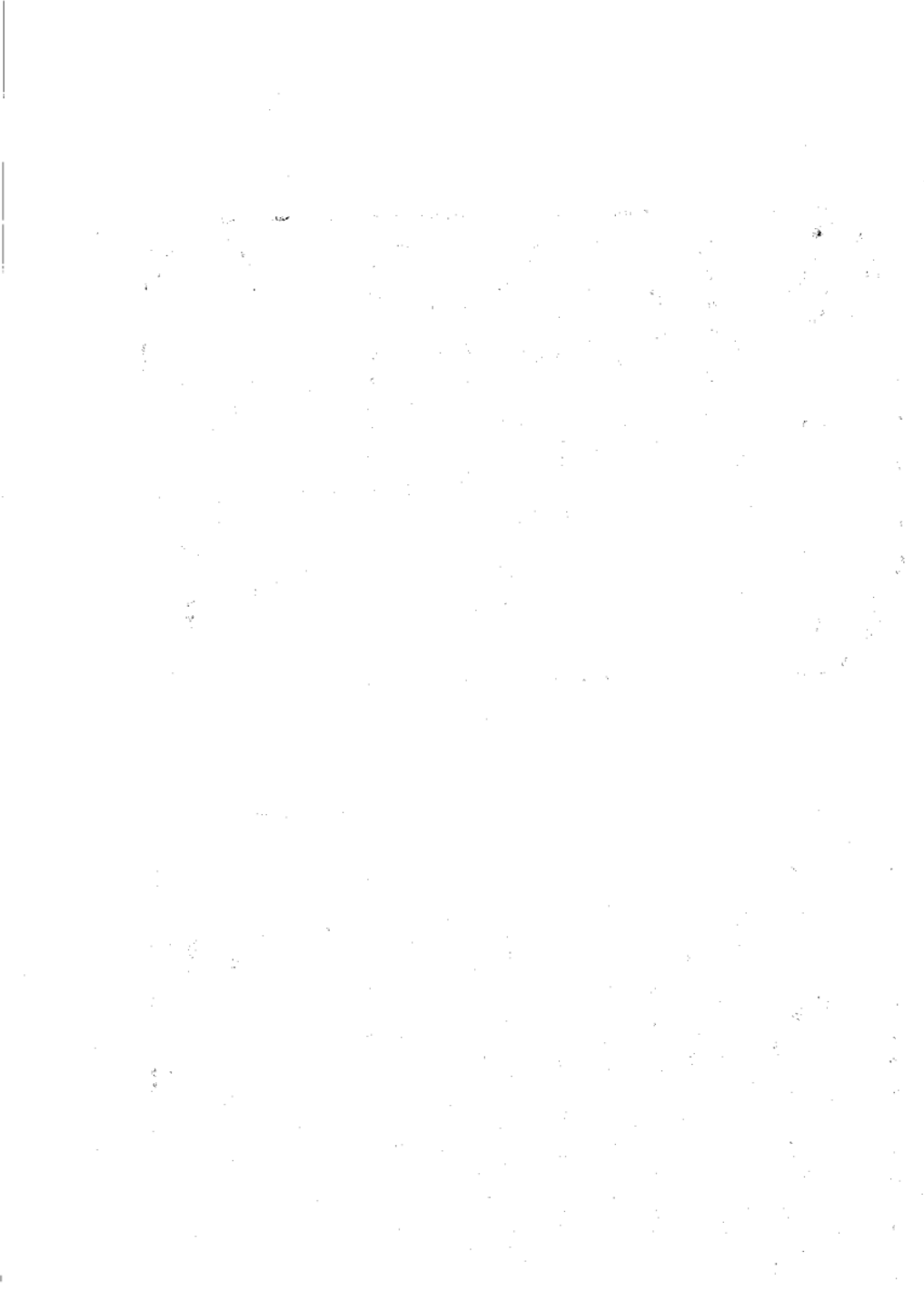
بِقَلْمَنْ : أنور المندى

## ماكأ : حركة اليقظة الاسلامية :

- ١ - حركة اليقظة الاسلامية (في مواجهة الغزو الغربي والصهيونية والشیوعیة)
- ٢ - اليقظة الاسلامية في مواجهة الاستعمار
- ٣ - اليقظة الاسلامية في مواجهة التغريب
- ٤ - العروبة والاسلام
- ٥ - الاسلام والغرب
- ٦ - المخططات التلودية في اصوات الف-كر الاسلامي
- ٧ - الاسلام في وجه التغريب : التبشير والاستشراق
- ٨ - من التبعية إلى الأصالة : في التعليم والقانون واللغة
- ٩ - هزيمة الشیوعیة في عالم الاسلام
- ١٠ - على مشارف القرن الخامس عشر المجري
- ١١ - اطار إسلامي للتفكير البشري
- ١٢ - القرن الخامس عشر المجري : تحديات المدعوة الاسلامية والعالم الاسلامي

بعلم : أنور الجندي

- ١ - عالمية الاسلام (اقرأ)
  - ٢ - المثل الاعلى للشباب المسلم (المجلس الاعلى للشئون الاسلامية)
  - ٣ - جوهر الاسلام في مرآة الفكر الانساني
  - ٤ - أصالة الفكر الاسلامي في مواجهة الغزو الثقافي
  - ٥ - الاسلام في غزوه صديق للنفوس والانسان
  - ٦ - مشكلات الفكر في ضوء الاسلام (جمع البحوث الاسلامية)
  - ٧ - قضايا العصر في ضوء الاسلام
  - ٨ - من منابع الفكر الاسلامي (المجلس الاعلى)
  - ٩ - الاسلام (والثقافة العربية) في مواجهة تحديات الاستعمار وشبهات التغريب
  - ١٠ - شبهات في الفكر الاسلامي
  - ١١ - القيم الاساسية للفكر الاسلامي والثقافة العربية
  - ١٢ - معالم الفكر الاسلامي المعاصر (وملحق الشبهات)
  - ١٣ - احاديث إلى الشباب المسلم (المجلس الاعلى)
  - ١٤ - عقيدتنا توحيد وبناء ( . . )  
بقلم : أنور المهندي



# على طريق الاصالة والرثى



دار الأذكار بعد أن تتجهت الجماعة الأذف

تقديم المجموع المأثور الثاني عشر من ١١-١٣

تقديم المجموع المأثور السادس عشر والأخير

وهي تناول تفاصيل الأدلة والآدلة والآدلة والآدلة

الآدلة والآدلة والآدلة والآدلة والآدلة والآدلة

والآدلة والآدلة والآدلة والآدلة والآدلة والآدلة

# على طريق الاصالة والرثى

تعليق فيه إفادة من الأدلة والمأثورات التي تطلب  
بيان دعوه للإمام والآباء

- ١- أكت ملوكه على ألباني القراءة لكتاب العزوجي
- ٢- المكتبه العلوانيه للعلوم
- ٣- التدوينه والعلوم
- ٤- المفاصي في مشروع الاربع
- ٥- استاذ في مشروع الاربع
- ٦- فساد نظام الاربع في الاقتصاد العالمي
- ٧- المفاصي بكتاب العزوجي
- ٨- يعلمه الاربع في تأثير اندروبي المكتبه
- ٩- أكت بكتاب في تأثير اندروبي المكتبه
- ١٠- التربية الاربع في بوكا المكتبه للنشر

أبو النبى

# دار الأذكار

١١- شهاده للبيانات المأثوره والآدله

# دار الأذكار

١٢- شهاده للبيانات المأثوره والآدله